
Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 
P-ISSN: 1907-2333 E-ISSN: 2685-9211 

https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam 
Volume 16 Nomor 1 (2026), h. 221 - 246 

© 2026 The Authors, this is an open access article under the CC BY-SA 4.0 license  

Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan 
Indonesia: Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, 

dan Peran Tokoh Pembaru  

1*Sakti Putra Mahardika;  2Dzulkifli Hadi Imawan; 3Sri Haningsih  
1-3Universitas Islam Indonesia Yogyakarta Indonesia 

1saktiputramahardika1@gmail.com; 2dzulkifli.hadi.imawan@uii.ac.id; 
3srihaningsih@uii.ac.id  
* Penulis Koresponden 

Diajukan: 03-12-2025 Diterima: 14-01-2026  

ABSTRACT: The Islamic education in Indonesia have been surpassed 
many improvement phases. This research would present systematic the 
imagine of Indonesia Islamic education in policies, institution, and figure 
contributions. In this study, qualitative methods that based on literature 
review with analysis content are combined. The Old Order era was marked 
by the stabilization, adaptation, and transition of the non-classical to 
classical system of Islamic education. During the New Order era, the 
government recognized madrasahs as formal institutions equal to other 
Islamic higher education initiatives. The Reformation era saw 
modernization efforts in madrasahs, Islamic boarding schools, and Islamic 
universities. In addition to strengthening Islamic education through new 
laws, progress was inextricably linked to the contributions of educational 
figures from the ranks of ulama, intellectuals, and bureaucrats. The 
conclusion suggests that synergy between policy and leadership is key to the 
transformation of Islamic education in Indonesia from independence to the 
reform era.  
KEYWORDS: Islamic education, policies, institution, figures, Indonesia 
 
ABSTRAK: Dinamika pendidikan Islam di Indonesia telah melewati fase-
fase penyempurnaan. Penelitian ini fokus dalam penyajian gambaran 
sinergitas dinamika perkembangan kebijakan, lembaga, dan para tokoh 
pembaharu pendidikan Islam. Metode penelitian kualitatif berbasis studi 
pustaka dan teknik analisis konten. Era Orde Lama diwarnai dengan 
stabilisasi, adaptasi, dan transisi sistem non klasikal menjadi klasikal 
pendidikan Islam. Pada Era Orde Baru, pemerintah mengakui madrasah 
sebagai institusi formal yang setara dengan lainnya selain inisiasi 
pendidikan tinggi Islam. Era Reformasi muncul usaha modernisasi pada 
madrasah, pesantren, maupun perguruan tinggi Islam. Selain penguatan 
pendidikan Islam lewat undang-undang baru. Kemajuannya tak luput dari 
kontribusi para tokoh pendidikan dari kalangan ulama, cendekiawan, 
maupun birokrat. Kesimpulan menunjukan sinergitas antara kebijakan dan 
ketokohan menjadi kunci utama transformasi berkemajuan pendidikan 
Islam di Indonesia pasca kemerdekaan hingga reformasi.  
KATA KUNCI: Pendidikan Islam, Kebijakan, Lembaga, Tokoh, Indonesia 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

222  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

A. PENDAHULUAN 

Perkembangan pendidikan Islam di dalam negeri tidak lepas dari 

berbagai kelimut dinamika kebijakan pemerintah yang telah dimulai pada 

era awal kemerdekaan. Embrio berbagai bentuk lembaga pendidikan Islam 

berserta kurikulumnya yang telah eksis dan berkembang sebelum 

kemerdekaan. Sekejap setelah kemerdekaan tercapai, pemerintah Republik 

Indonesia mulai bergerak untuk menata sendi-sendi kerangka negara salah 

satunya sendi pendidikan. Pendidikan merupakan salah satu sendi yang 

menjadi tiang langgengnya suatu bangsa yang merdeka.1  Gerak cepat untuk 

menata kerangka sistem pendidikan merupakan langkah konkret demi 

terciptanya kondisi belajar yang ideal bagi seluruh rakyat. Tidak terlepas 

dari pembangunan bidang pendidikan secara umum tersebut, yaitu 

pendidikan Islam.  

Apabila direnungkan kembali, umat Islam sudah memiliki bangunan 

sistem pendidikan jauh sebelum kemerdekaan. Corak pembelajaran non 

klasikal di masjid, surau, pesantren, dan semisalnya menjadi  ciri utama 

bentuk pengajaran pada era pra kemerdekaan.2 Sesuatu yang patut 

dibanggakan, pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang telah 

ada bahkan sebelum kolonialisme yang sebenarnya merupakan gubahan 

dari lembaga pendidikan Hindu saat Islam belum menyebar.3 Selain 

pesantren, pada awal abad 20, jamak mulai muncul berbagai lembaga 

pendidikan Islam berbentuk madrasah atau sekolah klasikal di seantero 

nusantara. Inisiasi ini dilatarbelakangi oleh berbagai komunitas Islam di 

daerah, tokoh pemikir, maupun organisasi Islam yang mulai lahir secara 

masif.4 Pendirian sekolah tinggi Islam juga tidak luput beredar di beberapa 

daerah. Usaha tersebut tercermin pada pendirian Sekolah Tinggi Islam 

 
1 Sri Nilawati, Hifza, and Andi Achruh, “Pendidikan Islam di Indonesia Pasca 

Kemerdekaan,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 2, no. 1 (December 31, 2023): 
108–15, https://doi.org/10.58540/pijar.v2i1.492. 

2 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional 
(Jakarta: Kencana Prenadamedia Grup, 2004). 

3 Yuliani and Edy Purwanto, “Pendidikan Islam Di Indonesia Setelah Merdeka,” 
Adiba: Journal of Education 2, no. 1 (2022): 88–96; DM Herman, “Sejarah Pesantren Di 
Indonesia,” Jurnal Al-Ta’dib 6, no. 2 (2013): 145–58. 

4 Manpan Drajat, “Sejarah Madrasah di Indonesia,” al-Afkar, Journal for Islamic 
Studies 1, no. 1 (January 28, 2018): 196–206, https://doi.org/10.5281/ZENODO.1161729. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  223 

Persatuan Guru-guru Agama Islam di Padang,5 dan Sekolah Tinggi Islam 

(STI) lewat gagasan Masyumi di Jakarta.6 Seluruh pembentukan sistem 

pendidikan Islam yang rapi dan terus berkembang ini tidak lepas dari kerja 

keras dari komunitas muslim, ketokohan, maupun organisasi keumatan.7 

Hasil dari jerih payah perjuangan umat Islam tersebut pun  

mendapat perhatian dari pemerintah setelah kemerdekaan diraih. Langkah 

konkret pada awal masa kemerdekaan diwujudkan dalam pemberian 

bantuan materi dan rencana pengintegrasian kurikulum agama di sekolah 

negeri.8,9 Tindakan ini diprakarsai oleh beberapa kementrian diantaranya 

kerjasama Kementerian Pendidikan, Budaya dan Kementerian Agama, dan 

Kementerian dalam Negeri.10 Setelah menginjak era Orde Baru orientasi 

pendidikan mulai ditata untuk siap menghadapi tantangan global dalam 

berbagai ranah kehidupan. Era ini juga diisi dengan penerbitan sistem 

pendidikan yang terintegrasi secara nasional dan pengakuan madrasah 

sebagai lembaga pendidikan formal setara dengan sekolah negeri.11 Era 

Reformasi pada kelanjutannya berhasil membuat penyempurnaan sistem 

pendidikan nasional, pembukuan resmi lembaga-lembaga pendidikan 

Islam lewat naungan undang-undang, modernisasi dunia pendidikan, 

 
5 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: Mahmud 

Yunus Wadzuriyyah, 2008). 
6 Universitas Islam Indonesia, Setengah Abad UII (Yogyakarta: UII Press, 2004). 
7 Ahmad Jafarul Musadad, “Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan di 

Indonesia,” Thaqafiyyat : Jurnal Bahasa, Peradaban dan Informasi Islam 20, no. 1 (April 
6, 2021): 1–23, https://doi.org/10.14421/thaq.2021.20101. 

8 Moch Khafidz Fuad Raya, “Sejarah Orientasi Pendidikan Islam di Indonesia (dari 
Masa Kolonial hingga Orde Baru),” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2018): 228–42, 
https://doi.org/10.38073%2Fjpi.v8i2.202. 

9 Rahmat Hidayat et al., “Realita Pendidikan Islam di Indonesia Pasca 
Kemerdekaan: Perkembangan, Tantangan, dan Prospek Masa Depan,” QuranicEdu: 
Journal of Islamic Education 4, no. 2 (2024): 188–204. 

10 Muhammad Sholeh Hoddin, “Dinamika Politik Pendidikan Islam di Indonesia; 
Studi Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Pra-Kemerdekaan hingga Reformasi.,” 
Jurnal Ilmiah Iqra’ 14, no. 1 (October 30, 2020): 15–30, 
https://doi.org/10.30984/jii.v14i1.1035. 

11 Zilfadlia Nirmala, “Studi Kritis Tentang Kebijakan Pemerintahan Orde Lama, 
Orde Baru, dan Era Reformasi terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Religion: Jurnal 
Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 6 (2023): 1404–23, 
https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.875. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

224  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

hingga peningkatan kesejahteraan dan profesionalitas guru dan dosen 

sebagai tombak pendidikan.12 

Terdapat beberapa penelitian terdahulu yang memiliki bahasan yang 

identik. Sebagian studi melihat dinamika pendidikan Islam dalam makna 

tujuan, fungsi, dan tantangan pendidikan.13 Sebagian dengan jumlah cukup 

banyak membaginya dalam periodisasi seperti era kolonial Belanda dan 

Jepang, Era Orde Lama, Baru, hingga Reformasi yang mana dalam 

pembahasan dan kesimpulannya kurang terarah pada suatu aspek 

pendidikan, terkadang fokus pada kebijakan, terkadang perkembangan 

lembaga, terkadang sisi kurikulum, dan sebagainya.14 Sebagian yang lain 

ada yang memiliki corak pembahasan pada periode sempit semisal 

pendidikan Islam pada Orde Lama, Orde Baru, maupun Reformasi dengan 

corak penelitian yang luas berbagai aspek pendidikan maupun sempit 

hanya beberapa aspek saja.15 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, penulis bermaksud 

melakukan penelitian dengan tujuan untuk menjabarkan ulang berbagai 

kebijakan pemerintah terkait pendidikan Islam yang lebih sistematis, padat 

informasi, dan terklasifikasi baik sesuai era masing-masing. Hal ini 

 
12 Ana Kurnia Sari and Muhammad Sirozi, “Politik Pendidikan Islam Indonesia 

Masa Reformasi (1998-Sekarang),” Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 1 (April 30, 
2023): 20–37, https://doi.org/10.32923/tarbawy.v10i1.3449. 

13 Achmad Sudaryo, “Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia,” INTERDISIPLIN: 
Journal of Qualitative and Quantitative Research 1, no. 1 (December 16, 2023): 1–9, 
https://doi.org/10.61166/interdisiplin.v1i1.1. 

14 Muhammad Yahdi, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan 
Islam di Indonesia,” Jurnal Pendidikan Kreatif 4, no. 1 (June 30, 2023): 64–72, 
https://doi.org/10.24252/jpk.v4i1.39183; Hoddin, “Dinamika Politik Pendidikan Islam di 
Indonesia; Studi Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Pra-Kemerdekaan hingga 
Reformasi.”; Eva Tri Cahyanti, “Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia: Masa Kolonial 
Hingga Masa Reformasi,” EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 2, no. 2 
(August 11, 2021): 181–97, https://doi.org/10.62775/edukasia.v2i2.47. 

15 Lukis Alam, “Kontestasi Kebijakan Pendidikan Islam Di Era Orde Baru dan 
Reformasi,” Ruhama : Islamic Education Journal 3, no. 2 (October 9, 2020): 59–79, 
https://doi.org/10.31869/ruhama.v3i2.2223; Afiani Arofatul Zidah, Krisna Ridha 
Pratama, and Yohanes Purwanto, “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Era 
Reformasi di Indonesia,” HISTORIA: Jurnal Program Studi Pendidikan Sejarah 9, no. 1 
(February 28, 2021): 97–106, https://doi.org/10.24127/hj.v9i1.2528; Hasbullah 
Hasbullah and Arizal Eka Putra, “Pendidikan Islam Orde Reformasi (pendekatan Politik 
dan Kebijakan Pendidikan),” Ta’lim 4, no. 1 (February 18, 2022): 23–33, 
https://doi.org/10.36269/tlm.v4i1.601; Siti Aisyah, “Pendidikan Islam pada Masa 
Reformasi (1998-Sekarang),” Journal of Islamic Education El Madani 2, no. 1 (January 
20, 2023): 47–56, https://doi.org/10.55438/jiee.v2i1.39. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  225 

menimbang, para peneliti terdahulu belum ada yang memulai dan 

mengonstruksi penelitian dengan menggabungkan tiga unsur penting 

dalam perkembangan pendidikan nasional di Indonesia yang meliputi 

dinamika kebijakan, lembaga pendidikan Islam, sekaligus para tokohnya. 

Penulis akan menjabarkan terkait dengan kebijakan nasional dari masa 

orde lama ke masa reformasi saat ini tetang pendidikan Islam, mencakup 

terkait peraturan maupun perkembangan kurikulum. Kemudian, tidak lupa 

penulis akan menjelaskan berbagai lembaga pendidikan Islam utama yang 

terlibat dalam perkembangan pendidikan Islam, seperti pesantren, 

madrasah, dan perguruan tinggi Islam. Demikian juga, penulis akan 

menjabarkan kiprah tokoh-tokoh pendidikan Islam yang dinilai sebagai 

tokoh representatif pembangunan pendidikan Islam di Indonesia pada 

rentang masa tersebut. Ketiga unsur tersebut, dinamika kebijakan, 

perkembangan lembaga pendidikan, dan tokoh sentral yang dijelaskan 

dengan runtut, sistematis, dan inspiratif akan menjadi nilai kebaharuan 

(novelty) utama penelitian ini. 

B. METODE 

Riset yang dilakukan ini berbentuk sebuah penelitian dengan metode 

penelitian sejarah. Metode penelitian sejarah didefinisikan sebagai 

penelitian dengan fokus mengulik dan mengungkap peristiwa atau 

fenomena masa lalu yang dialami manusia dengan menggambarkan 

rekonstruksi masa lalu secara runtut dan netral.16 Secara lebih sederhana, 

metode penelitian sejarah merupakan sebuah alat untuk membuat reka 

ulang peristiwa masa lampau menjadi sejarah dalam bentuk kisah.17 

Sumber data dalam penelitian ini menggunakan dan memanfaatkan 

sumber tertulis seperti buku, artikel jurnal, dan dokumen-dokumen lain 

yang memiliki muatan tema tentang sejarah pendidikan secara umum 

maupun pendidikan Islam di Indonesia. Data penelitian diperoleh dengan 

teknik dokumentasi yang dicapai dengan cara penghimpunan data lewat 

 
16 Nina Herlina, Metode Sejarah (Bandung: Satya Historika, 2020). 
17 Usman DP and Syukeri Gazali, “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Metode 

Penelitian Sejarah,” Darul Ulum: Jurnal Ilmiah Keagamaan, Pendidikan dan 
Kemasyarakatan 13, no. 1 (June 30, 2022): 51–74, 
https://doi.org/10.62815/darululum.v13i1.78. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

226  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

penelusuran sumber-sumber tertulis seperti buku, kitab, artikel, dan lain-

lain yang memiliki relevansi dan keterkaitan dengan topik penelitian.18 

Teknik analisis data yang digunakan dalam riset ini ialah teknik 

analisis konten (content analysis), dimana melalui teknik analisis ini 

memberikan ruang bagi peneliti untuk membuat intepretasi berupa 

deskripsi dan penjabaran terhadap sumber data pustaka berupa teks.19 Pada 

penelitian ini, penulis akan mendeskripsikan sejarah dinamika sistem 

pendidikan Islam di Indonesia mulai awal dari pasca kemerdekaan hingga 

masa reformasi ini. Deskripsi dinamika kebijakan dan sistem pendidikan 

Islam tersebut diperkaya dengan uraian tumbuh dan kembangnya lembaga-

lembaga pendidikan Islam di Indoesia dari awal kemerdekaan hingga masa 

Reformasi berserta peran sentral dari tokoh-tokoh penting dalam 

perkembangan pendidikan Islam.  

C. DESKRIPSI DAN PEMBAHASAN 

Dinamika Kebijakan Sistem Pendidikan Islam Era Orde Lama 

Gebrakan paling awal setelah kemerdekaan, pemerintah 

berkomitmen lewat Badan Pekerja Komite Nasional Pusat untuk 

menggelontorkan insentif materil kepada madrasah dan pesantren. Dalam 

pernyataan resmi lembaga tersebut pada tanggal 27 Desember 1945 

mengakui bahwa dua lembaga pendidikan tersebut merupakan sumber dan 

tempat meraih pendidikan bagi yang telah eksis berabad-abad di dalam 

tubuh masyarakat Indonesia secara luas maka selayaknya dapat diberi 

bantuan berupa dukungan moral dan materil dari negara.20 Langkah lain 

yang amat progresif juga dibuktikan dengan pemerintah membentuk 

Kementerian Agama. Kementerian Agama dibentuk dan disahkan dalam 

kabinet ketiga dari pemerintahan Republik Indonesia pada masa 

kepemimpinan Perdana Mentri Sutan Syahrir pada 12 Maret 1946 M di 

Yogyakarta.21 

 
18 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor, 2004). 
19 Yuli Asmi Rozali, “Penggunaan Analisis Konten Dan Analisis Tematik,” Forum 

Ilmiah Volume 19, no. 1 (2022): 68–76. 
20 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 1999). 
21 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  227 

Mentri Agama pertama kali diemban oleh H. Rasyidi yang kemudian 

dilanjutkan pada kabinet keempat oleh H. Fathur Rahman. Pemerintah 

pada masa awal ini mencoba untuk melakukan integrasi pendidikan agama 

pada sekolah-sekolah umum. Maka dari itu, pada masa Fathur Rahman 

ditetapkanlah kebijakan bersama Kementerian Pengajaran, Pendidikan dan 

Kebudayaan yang saat itu dipegang oleh Ki Hajar Dewantara perihal 

penyelenggaraan pendidikan agama di sekolah. Isi kebijakan tersebut 

mengatur pendidikan agama hanya diajarkan mulai kelas IV sedangkan 

untuk kelas I-III tidak diperkenankan. Kesepakatan menjadi titik awal 

proyeksi tersedianya mata pelajaran agama kurikulum sekolah umum. 

Namun, kebijakan ini terhambat sehingga tertunda pelaksanannya.22 

Setelah ibukota kembali ke Jakarta, barulah dimulai pelaksanaan 

kebijakan pengajaran pendidikan agama di sekolah. Langkah tersebut 

direalisasikan dengan pengesahan Undang-Undang Pokok Pendidikan No. 

4 Tahun 1950 dan Undang-Undang Pendidikan No. 12 Tahun 1954 yang 

memuat pengajaran pelajaran agama di sekolah negeri.23 Lebih lanjut, 

peraturan ini juga menjelaskan jumlah jam mata pelajaran agama diajarkan 

mulai dari jenjang dasar (SD) hingga sekolah lanjutan (SLTA). Nilai 

pelajaran agama pada masa ini tak menjadi prasyarat kenaikan kelas.24 

Guna memperlancar implementasi penyelenggaraan pelajaran agama di 

sekolah negeri, dibentuklah Panitia Perencana Pendidikan Agama Islam 

pada 1951 yang dipimpin oleh K.H. Imam Zarkasyi. Setelah beberapa waktu 

pelaksanaan, pemerintah memandang perlu membentuk Japenda (Jawatan 

Pendidikan Agama). Tugas pokok dan fungsinya meliputi pengelolaan 

pengajaran pelajaran agama di sekolah, pengajaran agama di lembaga 

madrasah, dan mengembangkan tingkat kompetensi guru dan petugas 

agama melalui pelatihan-pelatihan.25  

 
22 Amirah Mawardi, “Perkembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 

Indonesia,” TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 (January 20, 2017): 29–
36, https://doi.org/10.26618/jtw.v1i1.350. 

23 Haidar Putra Daulany, Pendidikan Islam Di Indonesia: Historis Dan 
Eksistensinya (Jakarta: Prenadamedia Grup, 2019). 

24 Yuliani and Edy Purwanto, “Pendidikan Islam Di Indonesia Setelah Merdeka.” 
25 Jafarul Musadad, “Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan di 

Indonesia.” 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

228  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

Selama masa Orde Lama, pendidikan Islam diatur mode dualisme 

kepengurusan. Kementerian Agama memiliki otonomi untuk mengelola 

pendidikan agama di madrasah, pesantren, maupun di sekolah umum yang 

berada di bawah Kementerian Pengajaran Pendidikan dan Kebudayaan. 

Sementara Kementerian PPK mengatur jalannya pendidikan secara umum 

dan lebih luas. Kehadiran pendidikan agama di sekolah sempat digusari 

oleh kelompok komunis.26 Namun, hal tersebut tak menyurutkan langkah 

pemerintah dalam mengakomodasi kebutuhan umat Islam.  

Inisiasi cemerlang lainnya pada masa ini adalah pencetusan program 

wajib belajar 8 tahun madrasah pada tahun 1959. Namun program ini tak 

berjalan mulus dikarenakan problematika internal maupun eksernal 

masyarakat.27 Pada era ini, Kemenag juga mulai mendorong pesantren 

untuk mengadopsi sistem klasikal dan ikut menyediakan pengajaran ilmu 

umum.28 Pada akhir Era Orde Lama, terbitlah keputusan kewajiban 

penyediaan materi ajar pendidikan agama di seluruh jenjang pendidikan 

formal melalui pleno sidang MPRS pada Desember 1960.29 

Dinamika Kebijakan Sistem Pendidikan Islam Era Orde Baru 

Pendidikan Islam mulai tumbuh dan berkembang selaras dengan 

kesadaran masyarakat akan agama sebagai benteng ajaran komunis.30 

Langkah awal pemerintah dalam mengawal pertumbuhan pendidikan 

agama Islam diwujudkan lewat pemetaan ulang program pendidikan Islam 

yang telah eksis di masa itu guna memperbaiki pemberdayaan masing-

masing satuan institusi tersebut. Berbagai lembaga pendidikan Islam 

masuk dalam pemetaan ini, diantaranya, Pesantren Tradisional-Klasik, 

Madrasah Diniyah (madrasah agama selepas pembelajaran umum di 

 
26 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. 
27 Titi Anjasari, “Kebijakan Pendidikan Islam di Era Orde Lama dan Orde Baru,” 

Jurnal Studi Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA) 2, no. 2 (September 30, 2022): 
141–55, https://doi.org/10.18196/jasika.v2i2.34. 

28 Muhammad Azzami, Sangkot Sirait, and Muqowim Muqowim, “Reintegration of 
Islamic Education: New Direction for the Transformation of Madrasah Education,” AL-
ISHLAH: Jurnal Pendidikan 16, no. 4 (December 25, 2024): 5357–68, 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i4.5931. 

29 Anjasari, “Kebijakan Pendidikan Islam di Era Orde Lama dan Orde Baru.” 
30 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam 

Di Indonesia (Jakarta: Prenadamedia Grup, 2018). 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  229 

sekolah), Madrasah Modern Swasta, Madrasah Negeri (meliputi jenjang 

ibtidaiyyah, tsanawiyyah, dan ‘aliyah), Madrasah Negeri khusus jenjang 

dasar, dan Pendidikan Tinggi Islam Negeri.31 Selain perbaikan pengelolaan, 

pemerintah melalui sidang MPR kembali menegaskan pendidikan agama 

termasuk pelajaran wajib diselenggarakan pada satuan pendidikan sekolah. 

Kebijakan besar juga terlahir pada masa ini dengan penghidupan 

kembali rencana formalisasi madrasah sesuai dengan amanat TAP MPRS 

No. XXVII.32 Keputusan tersebut dilanjutkan dengan pengetokan Inpres 

No. 15 Tahun 1974 perihal Peningkatan Mutu Pendidikan di Lingkungan 

Departemen Agama.33 Dengan sebab instruksi ini, tiga kementerian sepakat 

menyelesaikan SKB yang ditandatangani oleh para pemimpin di tiga 

kementerian yaitu Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Departemen 

Agama, dan Departemen pada tahun 1975. Peraturan bersama tersebut 

memuat pengakuan legalitas formal ijazah madrasah, penyetaraan level 

ijazah madrasah dengan ijazah sekolah negeri, kebolehan siswa madrasah 

untuk pindah atau melanjutkan jenjang pendidikan ke sekolah. Masih 

dalam peraturan yang sama, terdapat perubahan komposisi kurikulum 

madrasah menjadi 70% pelajaran umum dan pelajaran agama sebanding 

sisanya 30%.34 

Selain perbaikan mutu madrasah, pemerintah berhasil 

mengesahkan Undang-Undang No. 2 Tahun 1989 yang mengatur Sistem 

Pendidikan Nasional. Peraturan ini kemudian ditindaklanjuti dengan 

Peraturan Pemerintah No. 28 dan 29 yang diiringi dengan keluarnya SK 

Menteri PP dan K bersama Menteri Agama yang mendeklarasikan definisi 

ulang tentang madrasah sebagai sekolah yang memiliki kekhasan berupa 

agama Islam dengan variasi dan kuantitas mata pelajaran agama lebih 

 
31 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. 
32 Ida Zahara Adibah, “Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia Pada 

Masa Orde Baru (1966-1998),” Jurnal Inspirasi 14, no. 2 (2020): 110–26, 
https://doi.org/10.61689/inspirasi.v4i2.194. 

33 Hidayat et al., “Realita Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan: 
Perkembangan, Tantangan, dan Prospek Masa Depan.” 

34 Zulkifli and Muhammad, “Perkembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam 
Di Indonesia (Telaah Kurikulum PAI Pra Kemerdekaan hingga Kurikulum Merdeka),” 
JURNAL PAI:  Jurnal Kajian Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (December 31, 2023): 142–
61, https://doi.org/10.33507/pai.v2i2.1146. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

230  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

banyak dibandingkan di sekolah negeri.35 Tidak terluput pula, esensi 

madrasah sebagai sekolah kader da’i juga tetap dipertahankan lewat 

pendirian Madrasah Aliyah Program Khusus yang memuat mata pelajaran 

agama dengan porsi 70% dibandingkan dengan pelajaran umum yang 

hanya 30%.36 Selain berbagai kemajuan di atas, terdapat fakta lembaga 

pesantren masih termarginalkan dalam sistem pendidikan nasional. UU 

No. 2 Tahun 1989 tentang Sisdiknas secara nyata menggolongkannya 

sebagai pendidikan luar sekolah, sehingga terputuslah pesantren dengan 

madrasah sebagai entitas yang dibedakan di bawah Kemenag.37 

Dinamika Kebijakan Sistem Pendidikan Islam Era Reformasi 

 Pada awal reformasi, kelahiran Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 

dengan muatan sistem pendidikan nasional terbaru dianggap sebagai 

reformasi awal dunia pendidikan secara umum di Indonesia.38 Undang-

undang resmi memuat nomenlaktur madrasah secara tegas, setelah 

sebelumnya hanya disebutkan dalam peraturan di bawahnya. Peraturan 

sistem pendidikan terbarukan ini juga telah memetakan klasifikasi institusi 

pendidikan Islam formal, informal, dan non-formal. Pengesahan undang-

undang ini diiringi dengan kewajiban alokasi 20% APBN sejumlah 20% 

dalam bidang pendidikan, termasuk pendidikan Islam.39 Naiknya alokasi 

dana pendidikan juga membawa kabar gembira bagi guru dan dosen dengan 

adanya kebijakan sertifikasi yang diatur dalam PP No. 74 Tahun 2005 

sebagai gebrakan pemerintah untuk meningkatkan kualitas dan 

 
35 Haidar Putra Daulany, Pendidikan Islam Di Indonesia: Historis Dan 

Eksistensinya. 
36 Nirmala, “Studi Kritis Tentang Kebijakan Pemerintahan Orde Lama, Orde Baru, 

dan Era Reformasi terhadap Pendidikan Islam.” 
37 Sarno Hanipudin, “Pendidikan Islam di Indonesia dari Masa ke Masa,” Matan : 

Journal of Islam and Muslim Society 1, no. 1 (October 26, 2019): 39, 
https://doi.org/10.20884/1.matan.2019.1.1.2037. 

38 Amin Maghfuri, “Analisis Politik Dan Kebijakan Pendidikan Islam Pada Awal 
Orde Reformasi (1998-2004),” TADBIR : Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 8, no. 1 
(2020): 14–26. 

39 Zidah, Pratama, and Purwanto, “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Era 
Reformasi di Indonesia.” 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  231 

kesejahteraan mereka.40 Imbas lain juga diterima oleh peserta didik dengan 

adanya program wajib belajar menjadi 9 tahun.41 

 Proses masa reformasi juga diwarnai dengan dinamika perubahan 

kurikulum sebanyak empat kali. Kurikulum pertama yang lahir adalah 

Kurikulum Berbasis Kompetensi (KBK) pada tahun 2004 yang dirancang 

sebagai peta global seluruh mata pelajaran yang layak dan perlu untuk 

diajarkan pada setiap level pendidikan. Belum genap dua tahun, terbitlah 

Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP) sebagai jelmaan yang 

disempurnakan dari KBK dengan ciri khas akomidasi muatan lokal.42 

Satuan institusi pendidikan diberi kebebasan untuk menambah bahan ajar 

muatan lokal dalam kurikulum.43 Setelah berjalan tujuh tahun, muncullah 

Kurikulum 13 (K13) yang berorientasi mengkader peserta didik yang cakap 

sikap (afektif), pengetahuan (kognitif), sosial, dan keterampilan 

(psikomotorik).44 Setelah cukup lama dijalankan, disahkanlah Kurikulum 

Merdeka (Kumer) sebagai kurikulum adaptasi dari kondisi disrupsi 

pandemi covid-19 dengan jargon belajar kontekstual, esensial, dan berpusat 

pada siswa.45  

Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan 

Pondok Pesantren 

Pengertian pondok pesantren, apabila dilihat dari unsur kata 

pembentuk frasa, memiliki dua unsur yaitu kata “pondok” dan “pesantren”. 

Terminologi “pondok” merupakan serapan bahasa Arab yang memiliki arti 

 
40 Nadhif Muhammad Mumtaz, “Kebijakan Pendidikan Islam Dari Masa Ke Masa,” 

Jurnal Pendidikan Tambusai 6, no. 2 (2022): 16511–24. 
41 Nirmala, “Studi Kritis Tentang Kebijakan Pemerintahan Orde Lama, Orde Baru, 

dan Era Reformasi terhadap Pendidikan Islam.” 
42 Aisyah, “Pendidikan Islam pada Masa Reformasi (1998-Sekarang).” 
43 Khoirunnisaa Sholihah Luthfi Alya’, “Perkembangan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam di Indonesia,” Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 9, no. 4 (2023): 
1678–89, https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v9i4.666. 

44 Ahmad Muktamar, Yusril Ihza Mahendra, and Andi Sermayana, “Analisis 
Perbandingan Efektivitas Penerapan Kurikulum 2013 dan Kurikulum Merdeka pada Mata 
Pelajaran Pendidikan Agama Islam,” JIIC: JURNAL INTELEK INSAN CENDIKIA 1, no. 2 
(2024): 130–43. 

45 Ahmad Siddiq, “Reforms on Islamic Education in Indonesia (A Case of 
Pesantren, Madrasah, and Islamic University),” Shibghoh: Prosiding Ilmu Kependidikan 
UNIDA Gontor 1 (May 5, 2023): 67–78. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

232  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

suatu area yang digunakan sebagai persinggahan.46 Adapun terminologi 

santri punya asal usul bahasa Tamil yang artinya tempat yang 

diselenggarakan kegiatan keagamaan. Tujuan utama pesantren adalah 

mencetak calon-calon ulama. Menurut para peneliti, pesantren merupakan 

lembaga pendidikan paling kuno dan tradisional yang tumbuh di 

nusantara.47  

Ciri-ciri pendidikan pesantren terkonsentrasi pada kajian ilmu 

keagamaan dengan metode pembelajaran lama seperti sorogan, badongan, 

dan hafalan non klasikal.48 Ciri-ciri khas yang lain di pesantren adalah 

adanya budaya pelestarian sanad silsilah keilmunan.49 Sebelum 

kemerdekaan, pesantren memiliki tugas sebagai tempat perlawanan dan 

pemupuk semangat nasionalisme.50 Setelah kemerdekaan cukup banyak 

sumbangsih pemerintah terhadap lembaga pendidikan yang satu ini, tetapi 

masih terjadi gap yang cukup menganga apabila dilihat dari kancah 

pendidikan nasional. Meskipun secara yuridis diakui sebagai institusi 

pendidikan resmi, tetapi pemerintah tak kunjung menetapkan ijazah 

pesantren selevel dengan institusi pendidikan formal lainnya, layaknya 

madrasah. Boleh jadi karena pertimbangan pesantren masih bertahan pada 

ciri khas pengajaran kitab-kitab klasik dan sedikit membuka pendidikan 

non agama. 

Pada Era Reformasi, pemerintah resmi mengetok Undang-Undang 

Nomor 18 tahun 2019 sebagai sarana penguatan regulasi penyelenggaraan 

pendidikan pesantren.51 Undang-undang ini mengatur bagaimana 

 
46 KM Akhiruddin, “Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara,” JURNAL TARBIYA 

1, no. 1 (2015): 195–219. 
47 Yuliani and Edy Purwanto, “Pendidikan Islam Di Indonesia Setelah Merdeka.” 
48 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional; 

Muhammad Nasrudin et al., “Strategi Epistimologis Implementasi Pendidikan Holistik 
Pada Pondok Pesantren,” Ulumuddin : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 11, no. 1 (June 2021): 
69–84, https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i1.767. 

49 Muhammad Basyrul Muvid, Studi Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia 
Dari Era Klasik Hingga Era Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2022). 

50 Hidayat et al., “Realita Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan: 
Perkembangan, Tantangan, dan Prospek Masa Depan.” 

51 Muhammad Usman and Anton Widyanto, “Undang-Undang Pesantren: 
Meneropong Arah Kebijakan Pendidikan Pesantren di Indonesia,” Ar-Raniry, 
International Journal of Islamic Studies 8, no. 1 (2021): 57–70, 
https://doi.org/10.22373/jar.v8i1.10991. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  233 

pesantren menjadi lembaga pendidikan baik fungsi pendidikan, fungsi 

dakwah, dan fungsi pemberdayaan masyarakat.52 Hadirnya peraturan ini, 

tidak menggubah ciri khas pesantren, melainkan hadir sebagai rekognisi 

dan fasilitas dari pemerintah untuk menyelamatkan dan mengembangkan 

pendidikan pesantren.53  

Madrasah 

Terminologi madrasah memiliki asal muasal dari bahasa Arab 

“madrasatun” yang memuat makna “tempat yang digunakan dalam proses 

belajar-mengajar”.54 Pendidikan di madrasah dilakukan secara terstruktur, 

sistematis, dan terukur. Madrasah hadir sebagai lembaga pendidikan Islam 

formal yang kurikulumnya mengadopsi dan mengikuti kurikulum nasional 

dengan ciri khas pengajaran mata pelajaran Al-Qur’an & Hadis, Fikih, 

Akidah & Akhlak, Bahasa Arab, dan Sejarah Islam yang tidak diterima di 

sekolah.55 Perkembangan madrasah setelah era kemerdekaan hingga masa 

reformasi dapat dibagi menjadi tiga fase. Fase pertama (1945-1974), 

madrasah yang terkonsentrasi mengajarkan materi keagamaan, sehingga 

penyetaraan ijazah antara madrasah dan sekolah belum bisa dicapai. Fase 

kedua (1975-1989), madrasah memasuki era SKB Tiga Menteri  yang 

membuka ruang bagi tamatan madrasah, ijazah mereka dianggap setara 

dengan ijazah sekolah umum. Fase ketiga (1990-sekarang), madrasah 

berubah menjadi sekolah berciri Islam yang mengajarkan materi agama 

 
52 Panut Panut, Giyoto Giyoto, and Yusuf Rohmadi, “Implementasi Undang-

Undang Nomor 18 Tahun 2019 Tentang Pesantren Terhadap Pengelolaan Pondok 
Pesantren,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 7, no. 2 (July 5, 2021): 816–28, 
https://doi.org/10.29040/jiei.v7i2.2671. 

53 Sahara Adjie Samudera, “Undang-Undang Pesantren Sebagai Landasan 
Pembaruan Pondok Pesantren di Indonesia (Studi Kebijakan UU No. 18 Tahun 2019),” 
Fahima 2, no. 2 (July 6, 2023): 186–200, https://doi.org/10.54622/fahima.v2i2.92. 

54 Yayah Chairiyah, “Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah Sebagai 
Lembaga Pendidikan Islam,” MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1 (June 1, 2021), 
https://doi.org/10.21154/maalim.v2i01.3129. 

55 Muhammad Nasir, “Sejarah Lembaga Pendidikan Islam (madrasah) di 
Indonesia,” Jurnal Ilmiah Al Qalam 11, no. 24 (2017): 1–12, 
http://dx.doi.org/10.35931/aq.v0i0.15; Tedi Priatna, “Demography of Madrasah Diniyah 
Takmiliyah and Revitalizing the Institutional Function of Islamic Education,” Journal of 
Southwest Jiaotong University 55, no. 1 (2020), 
https://jsju.org/index.php/journal/article/view/519. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

234  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

lebih bervariasi, lingkungan belajar dan pembentukan karakter Islami 

diupayakan lebih kuat dibanding sekolah.56 

Lembaga Perguruan Tinggi Islam di Indonesia 

 Pembentukan sekolah tinggi Islam pertama di Indonesia lahir dari 

gagasan dan prakarsa Masyumi (Majelis Syura Muslimin Indonesia) 

dengan pendirian STI (Sekolah Tinggi Islam tepat pada 8 Juli 1945 dengan 

mengadopsi kurikulum Jami’ah Al-Azhar Kairo.57 Setelah beberapa waktu 

berjalan, dilakukanlah transformasi bentuk STI menjadi Universitas Islam 

Indonesia pada 10 Maret 1948 yang ditandai dengan pembukaan fakultas 

baru seperti hukum, pendidikan, dan ekonomi.58 Tidak lama setelah 

transformasi tersebut tersebut, pemerintah mengakuisisi fakultas agama 

UII menjadi PTKIN pertama di Indonesia melalui Perpres No. 34 tahun 

1950 dengan tiga program sarjana, yaitu Hukum Islam, Pendidikan Islam, 

dan Dakwah.59 Departemen Agama juga mendirikan Akademisi Dinas Ilmu 

Agama (AIDA) yang digunakan sebagai pendidikan lanjutan khusus 

pegawai negeri agama pada tahun 1957. Setelah berjalan tiga tahun, 

pemerintah melebur dua instutusi tersebut menjadi satu dengan nama 

Institut Agama Islam Negeri berdiri melalui Perpres No. 11 tahun 1960 yang 

berkedudukan di Yogyakarta.60  

Selama era orde baru hingga awal reformasi, IAIN tumbuh di 

berbagai daerah dan bertransformasi menjadi universitas yang diawali oleh 

 
56 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam 

Di Indonesia. 
57 Hasbi Indra et al., “Islamic Higher Education, Its Dynamics and Role From Time 

to Time,” Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education 6, no. 2 (May 15, 2025): 
402–19, https://doi.org/10.31538/tijie.v6i2.1726. 

58 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan Nasional. 
59 Ifa Afida, “Historitas Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia,” FALASIFA : 

Jurnal Studi Keislaman 9, no. 1 (March 25, 2018): 17–34, 
https://doi.org/10.36835/falasifa.v9i1.97. 

60 Hasan Asari, “Perkembangan Pendidikan Tinggi Islam Di Indonesia,” in Sejarah 
Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia 
(Jakarta: Salemba Diniyah, 2017), 167–88; Muhammad Irfan Helmy, Ahmad Darojat 
Jumadil Kubro, and Muhamad Ali, “The Understanding of Islamic Moderation 
(Wasatiyyah al-Islam) and the Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese 
Pesantrens,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 2 (December 8, 
2021): 377–401, https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.351-376; Toto Hermawan et al., 
“How Santri Learn Entrepreneurship: A Case Study,” Proceeding of Annual International 
Conference on Islamic Education and Language (AICIEL), December 17, 2025, 613–22. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  235 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta dengan pembukaan jurusan kuliah ilmu 

umum non agama. Hingga tahun 2024, terdapat 24 UIN dari total 58 

perguruan tinggi Islam negeri atau PTKIN yang tercatat, artinya ada 40% 

lebih dari total perguruan tinggi negeri Islam sudah berbentuk universitas.61 

Selain perguruan tinggi negeri, telah berdiri juga berbagai perguruan tinggi 

Islam sejak masa orde lama, semisal Universitas Islam Jakarta (UIJ) sejak 

1951, Universitas Islam Sumatra Utara (UISU) sejak 1952, Universitas Islam 

Darul Hikmah tahun 1975.62 Selain dari berbagai yayasan swasta, menjamur 

pula perguruan tinggi Islam yang dikelola oleh ormas Islam besar 

Muhammadiyah, Nahdhatul Ulama, dan lain-lain.63 

Tokoh Pembaru Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan 

Abdul Wahid Hasyim 

 Abdul Wahid Hasyim ialah tokoh pendidikan yang menjadi reformis 

dunia pesantren mengenal ilmu-ilmu modern untuk menghilangkan 

dikotomisasi antara agama dan sains.64 Abdul Wahid Hasyim dilahirkan di 

Tebuireng, Jombang Jawa Timur tepat pada 1 Juni 1914. Beliau merupakan 

anak dari pendiri NU dan Ponpes Tebuireng yaitu Hadhratus Syeikh 

Hasyim Asy’ari.65 Umur beliau tidaklah panjang. Beliau wafat pada 18 April 

1953 saat takdir sebuah kecelakaan.66 Kriprah tertinggi beliau di NU adalah 

jabatan ketua umum. Sementara dalam kancah pemerintahan, aktif sebagai 

 
61 Suyadi et al., “Academic Reform and Sustainability of Islamic Higher Education 

in Indonesia,” International Journal of Educational Development 89 (March 1, 2022): 
102534, https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2021.102534; Fattah Setiawan Santoso et al., 
“The Future Of Islamic Law Studies At Indonesia Islamic Higher Education,” Proceeding 
of Annual International Conference on Islamic Education and Language (AICIEL), 
November 30, 2023, 622–28. 

62 Desmaniar et al., “Towards Sustainable Development of Islamic Higher 
Education: A Meta-Analysis of Challenges and Opportunities,” Millah: Journal of 
Religious Studies, October 13, 2022, 741–70, 
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss3.art5. 

63 Sofyan Rofi, Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia (Sleman: Deepublish, 
2020). 
64 Umi Musaropah, “Pendidikan Kebangsaan dalam Pesantren Perspektif Abdul Wahid 
Hasyim,” Ulumuddin : Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 9, no. 1 (November 23, 2019): 1–22, 
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v9i1.284. 

65 Musaropah. 
66 Yustifa Tariful Mujiana Khariyah, “Peran K.H Abdul Wahid Hasyim dalam 

Pendidikan dan Pengaruhnya dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Studi Islam dan 
Kemuhammadiyahan (JASIKA) 2, no. 1 (April 13, 2022), 
https://doi.org/10.18196/jasika.v2i1.17. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

236  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

anggota BPUPKI, PPKI hingga diamanahi menjadi Menteri Negara pada 

periode 1945-1949, Menteri Agama sepanjang tahun 1949-1953.67 

Dalam bidang pendidikan Islam, sosok beliau dikenal sebagai figur 

yang mengenalkan sistem klasikal di lingkungan pesantren di Tebuireng. 

Abdul Wahid juga mempopulerkan pelajaran non agama seperti pidato, 

bahasa asing, dan keterampulan mengetik di pesantren.68 Menurut beliau, 

belajar di pesantren tak menuntut harus jadi ulama dan memotivasi santri 

ponpes untuk belajar ilmu-ilmu pengetahuan lain agar tumbuh maju. Selain 

kontribusi dalam dunia pesantren, beliau juga berjasa sebagai menteri yang 

berhasil mendirikan pendidikan tinggi guru agama bernama PGA 

(Pendidikan Guru Agama) dan PTAIN (Perguruan Tinggi Agama Islam 

Negeri) pertama tahun 1950. Era kepemimpinan Abdul Wahid juga  sukses 

melakukan pengakuan lulusan sekolah agama dianggap memenuhi cakap 

belajar dan pengintegrasian pelajaran agama di sekolah negeri lewat 

Peraturan Menteri Agama No. 4 Tahun 1950.69 

Mahmud Yunus 

 Mahmud Yunus dikenal sebagai pejuang dan pembaharu pendidikan 

Islam yang banyak mengenalkan sistem klasikal dalam dengan kiprahnya  

banyak berkontribusi dalam pemajuan dan pendirian berbagai jenis 

lembaga pendidikan Islam dengan tatanan lebih modern.70 Beliau adalah 

sosok tokoh pendidikan asli Padang yang dilahirkan pada 10 Februari 1899. 

Beliau tumbuh dalam didikan keluarga ulama. Beliau juga mengisi masa 

kecil dengan menimba ilmu kepada para ulama Minang sampai beliau 

 
67 Agung Syahriman and Agus Mulyana, “Peranan Kh. Abdul Wahid Hasyim Dalam 

Pemerintahan Indonesia Tahun (1945-1953),” FACTUM: Jurnal Sejarah dan Pendidikan 
Sejarah 8, no. 1 (September 23, 2019): 15–32, 
https://doi.org/10.17509/factum.v8i1.20113. 

68 Ana Rodhiyatus Sholikhah and Muqowim, “Pemikiran Pendidikan Menurut KH 
Abdul Wahid Hasyim,” Cakrawala Jurnal Manajemen Pendidikan Islam dan studi sosial 
6, no. 1 (June 28, 2022): 44–54, https://doi.org/10.33507/cakrawala.v6i1.350. 

69 Moh. Ismail, “Demokratisasi Pendidikan Islam dalam Pandangan KH. Abdul 
Wahid Hasyim,” Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 
4, no. 2 (November 2, 2016): 315, https://doi.org/10.15642/jpai.2016.4.2.315-336. 

70 Sahrul Ramadhan and M. Ihsan, “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang 
Pendidikan Agama Islam,” Jurnal Pendidikan, Sains, Geologi, dan Geofisika 
(GeoScienceEd Journal) 6, no. 2 (April 30, 2025): 959–64, 
https://doi.org/10.29303/goescienceed.v6i2.1039. 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  237 

sendiri aktif dalam perkumpulan ulama Minangkabau.71 Yunus juga pernah 

mengenyam pendidikan tinggi di Al-Azhar, Mesir sampai tahun 1931.72 

Setelah kepulangannya dari Mesir, beliau pun memulai kiprah kontribusi 

dalam pendidikan Islam dengan mendirikan Al-Jami’ah Al-Islamiyyah di 

Padang.73 Sekolah ini menerapkan kurikulum pendidikan modern yang 

memadukan antara kurikulum agama dan ilmu-ilmu duniawi yang terdiri 

dari tiga tingkatan jenjang pendidikan, pertama, Ibtidaiyyah selama 4 

tahun, kedua, Tsanawiyyah selama 4 tahun, dan ketiga, ‘Aliyyah selama 4 

tahun juga.74  

Dalam kancah pemerintahan, beliau pernah menjabat sebagai 

Kepala Bagian Islam Provinsi Sumatera hingga menjadi Penghubung 

Pendidikan Agama Departemen Agama di Jakarta yang aktif menyerukan 

pendidikan agama masuk ke pelajaran sekolah yang kemudian berhasil 

diwujudkan hingga nama beliau dikenal khalayak.75 Jejak perjuangan beliau 

juga pernah terekam sebagai pemimpin Kuliah Mu’allimin Normal Islam di 

Padang, Akademisi Dinas Ilmu Agama (ADIA) di Jakarta, menjadi Dekan 

Fakultas Tarbiyah di IAIN Syarif Hidayatullah, dan sebagai rektor IAIN 

Imam Bonjol Padang.76 Beliau juga memiliki saham kontribusi dalam 

pendirian berbagai sekolah khusus SGHA (Sekolah Guru dan Hakim 

Agama) dan PGA (Pendidikan Guru Agama), penyetaraan ijazah madrasah, 

dan ikut bersama dalam pendirian pendidikan tinggi Islam negeri atau 

PTAIN pertama di Indoensia.77 

 
71 Teti Depita, “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Pendidikan Islam,” Jurnal 

Tawadhu 8, no. 1 (April 22, 2024): 41–56, https://doi.org/10.52802/twd.v8i1.795. 
72 Muhammad Abdulloh, “Pembaharuan Pemikiran Mahmud Yunus Tentang 

Pendidikan Islam Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Modern,” AL MURABBI 5, no. 2 
(June 27, 2020): 22–33, https://doi.org/10.35891/amb.v5i2.2109. 

73 Moh Asror, M. Yunus Abu Bakar, and Ah. Zakki Fuad, “Modernisme Pendidikan 
Islam dalam Pemikiran Mahmud Yunus: Analisis dan Relevansinya dalam Peningkatan 
Mutu Pendidikan Islam Indonesia Era Society 5.0,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah 8, no. 1 (June 29, 2023): 35–52, https://doi.org/10.25299/al-
thariqah.2023.vol8(1).11693. 

74 Fauza Masyhudi, “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Konsep Pendidikan 
Islam,” JURNAL TARBIYAH 21, no. 1 (2014): 96–118. 

75 Abdulloh, “Pembaharuan Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Pendidikan Islam 
Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Modern.” 

76 Depita, “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Pendidikan Islam.” 
77 Syeh Hawib Hamzah, “Pemikiran Mahmud Yunus Dalam Pembaruan Pendidikan Islam 
Di Indonesia,” Dinamika Ilmu 14, no. 1 (2014): 123–47. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

238  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

Imam Zarkasyi 

 K.H. Imam Zarkasyi dikenal sebagai tokoh pembaharu dalam dunia 

pesantren modern dengan opus magnum pendirian Pondok Pesantren 

Modern Gontor dengan gagasan progresif beliau tentang pentingnya 

penguasaan santri terhadap ilmu-ilmu umum.78 Beliau dilahirkan pada 21 

Maret 1910 di Gontor Ponorogo dan hidup dalam keadaan yatim.79 Imam 

Zarkasyi muda menamatkan belajar di berbagai pesantren dekat dengan 

kampung halaman hingga yang paling jauh di Kweekschool di tanah 

Minang.80 Kiprah seorang Imam Zarkasyi dalam dunia pendidikan diawali 

dengan pengembangan Pondok Pesantren Gontor bersama Kyai Ahmad 

Sahal dan Zainuddin Fanani. Pondok Gontor “Lama” berhasil 

ditransformasikan menjadi Pondok Pesantren Gontor “Baru” lewat 

modernisasi sistem pembelajaran yang memadukan kurikulum pondok 

pesantren klasik dengan pondok modern yang diadopsi dari Kweekschool.81 

Gontor pun menjelma sebagai ponpes modern berkat implementasi 

kurikulum integratif antara ilmu agama dan ilmu umum dengan jumlah 

porsi pengajaran yang sama.82 

Selain revolusi pondok modern, Zarkasyi pernah mejabat sebagai 

kepada Kantor Agama Keresidenan Madiun, anggota Direktorat Pendidikan 

Agama Departeman Agama, ketua Persatuan Guru Islam Indonesia, dan 

anggota Dewan Perancang Nasional dalam kurun tahun 1951-1959. 

Kontribusi nyata Imam Zarkasyi dalam kancah nasional pada kesuksesan 

Departemen Agama mempertahankan pengelolaan madrasah tetap di 

bawah kendalinya sendiri setelah adanya wacana pemindahan ke 

 
78 Okfrida Hidayati, Anisa Fitri, and Eva Dewi, “Pembaharuan Pendidikan 

Pesantren menurut KH. Imam Zarkasyi dan Syekh Sulaiman Ar-Rasuli,” Ainara Journal 
(Jurnal Penelitian dan PKM Bidang Ilmu Pendidikan) 5, no. 3 (September 5, 2024): 297–
307, https://doi.org/10.54371/ainj.v5i3.544. 

79 Mamluatul Hasanah, “KH. Ahmad Dahlan and KH. Imam Zarkasyi about Islamic 
Education,” ATTAQWA: Jurnal Pendidikan Islam dan Anak Usia Dini 3, no. 3 (November 
2, 2024): 143–54, https://doi.org/10.58355/attaqwa.v3i3.78. 

80 Hidayati, Fitri, and Dewi, “Pembaharuan Pendidikan Pesantren menurut KH. 
Imam Zarkasyi dan Syekh Sulaiman Ar-Rasuli.” 

81 Najwa Mu’minah, “Character Building Dalam Konsep Pendidikan Imam 
Zarkasyi Ditinjau dari Filsafat Moral Ibnu Miskawaih,” Jurnal Filsafat 25, no. 1 (August 
14, 2016): 100, https://doi.org/10.22146/jf.12616. 

82 Agung Ilham Prastowo, Pembaruan Pendidikan Pesantren Dalam Perspektif 
K.H. Imam Zarkasyi (Ponorogo: Prime Identity House, 2023). 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  239 

Departemen Pendidikan Kebudayaan dan kesuksesan dalam program 

peningkatan mutu pendidikan madrasah dalam wujud penyetaraan ijazah 

lulusan, kemudahan untuk melanjutkan ke jenjang sekolah umum, 

integrasi kurikulum, dan pengakuan resmi madrasah dalam sistem 

pendidikan nasional.83 

Azyumardi Azra 

 Azyumardi Azra dikenal sebagai tokoh pembaharu pendidikan Islam 

dengan gagasan beliau tentang modernisasi dan demokratiasi pendidikan 

Islam serta dikenal sebagai reformis IAIN (Institut Agama Islam Negeri) 

bertransformasi menjadi UIN (Universitas Islam Negeri).84 Beliau adalah 

salah satu tokoh pendidikan asal tanah Minang yang lahir pada pada 4 

Maret 1955. Beliau mengenyam pendidikan dasar hingga tinggi di tanah 

kelahiran beliau sendiri yang puncaknya di PGAN (Pendidikan Guru Agama 

Negeri). Setelah itu, beliau melanjutkan pendidikan tinggi sarjana IAIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta hingga magister dan doktoral di Universitas 

Columbia, Amerika Serikat.85 Masa hidup Azra banyak beliau manfaatkan 

untuk membuat kontribusi dalam pendidikan Islam lewat berbagai karya 

dalam bentuk ide dan pemikiran. Salah satu paradigma beliau terkait tujuan 

dari pendidikan Islam adalah terwujudnya manusia yang cakap 

pengetahuan dalam beragama dan merealisasikan ilmunya dalam 

pengamalan nyata alias untuk mencetak insan kamil.86 Paradigma tujuan 

itu pun diejawantahkan ke dalam delapan butir pondasi pendidikan Islam 

yaitu, 1) iman dan takwa, 2) kemandirian, 3) kebangsaan, 4) keseimbangan 

 
83 Abudin Nata, Tokoh-Tokoh Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia 

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2005). 
84 Wahyuddin Noor, “Azyumardi Azra : Pembaruan Pemikiran dan Kelembagaan 

Pendidikan Islam di Indonesia,” Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (April 15, 
2018): 19–28, https://doi.org/10.32923/tarbawy.v5i1.827. 

85 Malihatul Azizah and Fauzi Fauzi, “Pendidikan Karakter Dalam Pembaruan 
Pendidikan Islam (Studi Atas Pemikiran Azyumardi Azra),” Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam 11, no. 3 (October 31, 2022): 759–77, 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i03.2559; Iswantir M, “Gagasan dan Pemikiran serta 
Praksis Pendidikan Islam di Indonesia,” JURNAL EDUCATIVE 2, no. 2 (2017): 165–78, 
https://doi.org/10.30983/educative.v2i2.471. 

86 Siti Nurul Wachidah, “Konstruksi Pendidikan Islam di Era Global Menurut 
Azyumardi Azra,” CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan 1, no. 3 (August 16, 2021): 177–
86, https://doi.org/10.51878/cendekia.v1i3.404. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

240  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

antara kepribadian dan kecerdasan, 5) pengembangan budaya, 6) 

kemampuan berpikir dan bertindak, 7) kemanusiaan, dan 8) keluarga.87 

 Azra juga dikenal sebagai sosok modernisasi pendidikan Islam di 

Indonesia dengan kesuksesan beliau merevolusi IAIN menjadi UIN saat 

menjabat jabatan rektor UIN Syarif Hidayatullah. Pembaharuan IAIN 

menjadi UIN ini ditandai dengan pembukaan fakultas dan jurusan non 

keagamaan sehingga tidak ada lagi pembatas bagi para tamatan sekolah 

untuk bersekolah di PTKIN.88 Azra juga mendorong revolusi sarana-

prasarana pembelajaran, pendirian banyak pusat studi dan kerjasama, dan 

peningkatan kesejahteraan dosen dan karyawan di lingkungan PTKIN.89 

D. PENUTUP  

Terwujudnya integrasi dan kombinasi yang matang antara tiga unsur 

penggerak Pendidikan yaitu kebijakan, lembaga pendidikan, dan para 

tokoh pendidikan Islam menjadi motor utama yang nyata dalam 

perkembangan pendidikan Islam yang urut, tekrstuktur, dan koheren. 

Kebijakan mendorong perubahan dan pemajuan lembaga pendidikan, 

lembaga menjadi objek implementasi dan transformasi, dan penyertaan 

pemikiran para tokoh sebagai rambu dan arah. Pada akhirnya, 

pembangunan pendidikan Islam di Indonesia merupakan manifestasi dari 

proses panjang dan sistematis yang diwarnai pelibatan unsur politik, 

kelembagaan, dan intelektual di belakangnya. 

Berdasarkan hasil kajian ini, arah kebijakan dan regulasi pemerintah 

terkhusus untuk pendidikan Islam perlu terus untuk dijaga dan 

dimatangkan. Jalinan diskusi, kolaborasi, dan komunikasi yang baik antara 

pemerintah dengan institusi pendidikan sebagai pelaksana serta para tokoh 

pendidikan Islam menjadi kunci utama dalam menjaga konsistensi dan 

perbaikan mutu pendidikan Islam di tanah air. Sementara pada ranah lain, 

perlu untuk digalakkan berbagai penelitian dan kajian dalam model-model 

 
87 Sofi Ananda and Selamat Pohan, “Pemikiran Azyumardi Azra Tentang 

Pendidikan Islam Di Indonesia,” Berajah Journal 5, no. 1 (2025): 59–72, 
https://doi.org/10.47353/bj.v5i1.563. 

88 Iswantir M, “Gagasan dan Pemikiran serta Praksis Pendidikan Islam di 
Indonesia.” 

89 Noor, “Azyumardi Azra.” 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  241 

revolusi pendidikan Islam dengan pelibatan berbagai unsur seperti 

pemerintah, lembaga pendidikan, dan para cendekiawan, pengembangan 

model integrasi keilmuan, dan penelitian representatif terkait peranan dan 

ketokohan para figur pemikir bangsa dalam pendidikan Islam.  

DAFTAR PUSTAKA 

Abdulloh, Muhammad. “Pembaharuan Pemikiran Mahmud Yunus Tentang 
Pendidikan Islam Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Modern.” AL 
MURABBI 5, no. 2 (June 27, 2020): 22–33. https://doi.org/ 
10.35891/amb.v5i2.2109. 

Abudin Nata. Tokoh-Tokoh Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia. 
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2005. 

Achmad Sudaryo. “Dinamika Pendidikan Islam di Indonesia.” 
Interdisiplin: Journal of Qualitative and Quantitative Research 1, no. 
1 (December 16, 2023): 1–9. https://doi.org/10.61166/ 
interdisiplin.v1i1.1. 

Adibah, Ida Zahara. “Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia 
Pada Masa Orde Baru (1966-1998).” Jurnal Inspirasi 14, no. 2 (2020): 
110–26. https://doi.org/10.61689/inspirasi.v4i2.194. 

Afida, Ifa. “Historitas Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia.” 
FALASIFA : Jurnal Studi Keislaman 9, no. 1 (March 25, 2018): 17–34. 
https://doi.org/10.36835/falasifa.v9i1.97. 

Agung Ilham Prastowo. Pembaruan Pendidikan Pesantren Dalam 
Perspektif K.H. Imam Zarkasyi. Ponorogo: Prime Identity House, 
2023. 

Aisyah, Siti. “Pendidikan Islam pada Masa Reformasi (1998-Sekarang).” 
Journal of Islamic Education El Madani 2, no. 1 (January 20, 2023): 
47–56. https://doi.org/10.55438/jiee.v2i1.39. 

Akhiruddin, KM. “Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara.” Jurnal 
Tarbiya 1, no. 1 (2015): 195–219. 

Alam, Lukis. “Kontestasi Kebijakan Pendidikan Islam Di Era Orde Baru dan 
Reformasi.” Ruhama : Islamic Education Journal 3, no. 2 (October 9, 
2020): 59–79. https://doi.org/10.31869/ruhama.v3i2.2223. 

Ananda, Sofi, and Selamat Pohan. “Pemikiran Azyumardi Azra Tentang 
Pendidikan Islam Di Indonesia.” Berajah Journal 5, no. 1 (2025): 59–
72. https://doi.org/10.47353/bj.v5i1.563. 

Anjasari, Titi. “Kebijakan Pendidikan Islam di Era Orde Lama dan Orde 
Baru.” Jurnal Studi Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA) 2, no. 
2 (September 30, 2022): 141–55. https://doi.org/10.18196/ 
jasika.v2i2.34. 

Asror, Moh, M. Yunus Abu Bakar, and Ah. Zakki Fuad. “Modernisme 
Pendidikan Islam dalam Pemikiran Mahmud Yunus: Analisis dan 
Relevansinya dalam Peningkatan Mutu Pendidikan Islam Indonesia 
Era Society 5.0.” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 8, no. 
1 (June 29, 2023): 35–52. https://doi.org/10.25299/al-thariqah. 
2023.vol8(1).11693. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

242  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

Azizah, Malihatul, and Fauzi Fauzi. “Pendidikan Karakter Dalam 
Pembaruan Pendidikan Islam (Studi Atas Pemikiran Azyumardi 
Azra).” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 3 (October 31, 
2022): 759–77. https://doi.org/10.30868/ei.v11i03.2559. 

Azzami, Muhammad, Sangkot Sirait, and Muqowim Muqowim. 
“Reintegration of Islamic Education: New Direction for the 
Transformation of Madrasah Education.” Al-Ishlah: Jurnal 
Pendidikan 16, no. 4 (December 25, 2024): 5357–68. 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i4.5931. 

Chairiyah, Yayah. “Sejarah Perkembangan Sistem Pendidikan Madrasah 
Sebagai Lembaga Pendidikan Islam.” Ma’alim: Jurnal Pendidikan 
Islam 2, no. 1 (June 1, 2021). https://doi.org/10.21154/ 
maalim.v2i01.3129. 

Depita, Teti. “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Pendidikan Islam.” 
Jurnal Tawadhu 8, no. 1 (April 22, 2024): 41–56. https://doi.org/ 
10.52802/twd.v8i1.795. 

Desmaniar, Rusli, Aqil Teguh Fathani, Novia Amirah Azmi, Muhammad 
Mughni, Imam Rasikh Islami, and Abdan Syukri. “Towards 
Sustainable Development of Islamic Higher Education: A Meta-
Analysis of Challenges and Opportunities.” Millah: Journal of 
Religious Studies, October 13, 2022, 741–70. https://doi.org/ 
10.20885/millah.vol21.iss3.art5. 

DM Herman. “Sejarah Pesantren Di Indonesia.” Jurnal Al-Ta’dib 6, no. 2 
(2013): 145–58. 

Eva Tri Cahyanti. “Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia: Masa Kolonial 
Hingga Masa Reformasi.” Edukasia: Jurnal Pendidikan dan 
Pembelajaran 2, no. 2 (August 11, 2021): 181–97. https://doi.org/ 
10.62775/edukasia.v2i2.47. 

Haidar Putra Daulany. Pendidikan Islam Di Indonesia: Historis Dan 
Eksistensinya. Jakarta: Prenadamedia Grup, 2019. 

Haidar Putra Daulay. Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan 
Nasional. Jakarta: Kencana Prenadamedia Grup, 2004. 

———. Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di 
Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Grup, 2018. 

Hanipudin, Sarno. “Pendidikan Islam di Indonesia dari Masa ke Masa.” 
Matan : Journal of Islam and Muslim Society 1, no. 1 (October 26, 
2019): 39. https://doi.org/10.20884/1.matan.2019.1.1.2037. 

Hasan Asari. “Perkembangan Pendidikan Tinggi Islam Di Indonesia.” In 
Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga-Lembaga 
Pendidikan Islam Di Indonesia, 167–88. Jakarta: Salemba Diniyah, 
2017. 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada, 1999. 

Hasbullah, Hasbullah, and Arizal Eka Putra. “Pendidikan Islam Orde 
Reformasi (pendekatan Politik dan Kebijakan Pendidikan).” Ta’lim 4, 
no. 1 (February 18, 2022): 23–33. https://doi.org/ 
10.36269/tlm.v4i1.601. 

Helmy, Muhammad Irfan, Ahmad Darojat Jumadil Kubro, and Muhamad 
Ali. “The Understanding of Islamic Moderation (Wasatiyyah al-Islam) 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  243 

and the Hadiths on Inter-Religious Relations in the Javanese 
Pesantrens.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11, no. 
2 (December 8, 2021): 377–401. https://doi.org/10.18326/ 
ijims.v11i2.351-376. 

Hermawan, Toto, Fattah S. Santoso, Imroatun Imroatun, Diamah Fitriyah, 
and Bustomi Ibrohim. “How Santri Learn Entrepreneurship: A Case 
Study.” Proceeding of Annual International Conference on Islamic 
Education and Language (AICIEL), December 17, 2025, 613–22. 

Hidayat, Rahmat, Khairun Nisa, M Zaini, Dewi Safitri, and Baiq Ida Astini. 
“Realita Pendidikan Islam di Indonesia Pasca Kemerdekaan: 
Perkembangan, Tantangan, dan Prospek Masa Depan.” QuranicEdu: 
Journal of Islamic Education 4, no. 2 (2024): 188–204. 

Hidayati, Okfrida, Anisa Fitri, and Eva Dewi. “Pembaharuan Pendidikan 
Pesantren menurut KH. Imam Zarkasyi dan Syekh Sulaiman Ar-
Rasuli.” Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan PKM Bidang Ilmu 
Pendidikan) 5, no. 3 (September 5, 2024): 297–307. https://doi.org/ 
10.54371/ainj.v5i3.544. 

Hoddin, Muhammad Sholeh. “Dinamika Politik Pendidikan Islam di 
Indonesia; Studi Kebijakan Pendidikan Islam Pada Masa Pra-
Kemerdekaan hingga Reformasi.” Jurnal Ilmiah Iqra’ 14, no. 1 
(October 30, 2020): 15–30. https://doi.org/10.30984/jii.v14i1.1035. 

Indra, Hasbi, Budi Handrianto, Wido Supraha, and Ibnu Rusydi. “Islamic 
Higher Education, Its Dynamics and Role From Time to Time.” Tafkir: 
Interdisciplinary Journal of Islamic Education 6, no. 2 (May 15, 
2025): 402–19. https://doi.org/10.31538/tijie.v6i2.1726. 

Ismail, Moh. “Demokratisasi Pendidikan Islam dalam Pandangan KH. 
Abdul Wahid Hasyim.” Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of 
Islamic Education Studies) 4, no. 2 (November 2, 2016): 315. 
https://doi.org/10.15642/jpai.2016.4.2.315-336. 

Iswantir M. “Gagasan dan Pemikiran serta Praksis Pendidikan Islam di 
Indonesia.” Jurnal Educative 2, no. 2 (2017): 165–78. https://doi.org/ 
10.30983/educative.v2i2.471. 

Jafarul Musadad, Ahmad. “Dinamika Pendidikan Islam Pasca 
Kemerdekaan di Indonesia.” Thaqafiyyat : Jurnal Bahasa, Peradaban 
dan Informasi Islam 20, no. 1 (April 6, 2021): 1–23. https://doi.org/ 
10.14421/thaq.2021.20101. 

Khariyah, Yustifa Tariful Mujiana. “Peran K.H Abdul Wahid Hasyim dalam 
Pendidikan dan Pengaruhnya dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Studi 
Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA) 2, no. 1 (April 13, 2022). 
https://doi.org/10.18196/jasika.v2i1.17. 

Khoirunnisaa Sholihah Luthfi Alya’. “Perkembangan Kurikulum 
Pendidikan Agama Islam di Indonesia.” Risalah: Jurnal Pendidikan 
dan Studi Islam 9, no. 4 (2023): 1678–89. https://doi.org/10.31943/ 
jurnal_risalah.v9i4.666. 

Maghfuri, Amin. “Analisis Politik Dan Kebijakan Pendidikan Islam Pada 
Awal Orde Reformasi (1998-2004).” Tadbir : Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam 8, no. 1 (2020): 14–26. 

Mahmud Yunus. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Jakarta: 
Mahmud Yunus Wadzuriyyah, 2008. 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

244  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

Mamluatul Hasanah. “KH. Ahmad Dahlan and KH. Imam Zarkasyi about 
Islamic Education.” Attaqwa: Jurnal Pendidikan Islam dan Anak 
Usia Dini 3, no. 3 (November 2, 2024): 143–54. https://doi.org/ 
10.58355/attaqwa.v3i3.78. 

Manpan Drajat. “Sejarah Madrasah di Indonesia.” al-Afkar, Journal for 
Islamic Studies 1, no. 1 (January 28, 2018): 196–206. 
https://doi.org/10.5281/ZENODO.1161729. 

Masyhudi, Fauza. “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang Konsep Pendidikan 
Islam.” Jurnal Tarbiyah 21, no. 1 (2014): 96–118. 

Mawardi, Amirah. “Perkembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di 
Indonesia.” TARBAWI : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 
(January 20, 2017): 29–36. https://doi.org/10.26618/jtw.v1i1.350. 

Mestika Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor, 
2004. 

Muhammad Basyrul Muvid. Studi Lembaga Pendidikan Islam Di 
Indonesia Dari Era Klasik Hingga Era Kontemporer. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2022. 

Muktamar, Ahmad, Yusril Ihza Mahendra, and Andi Sermayana. “Analisis 
Perbandingan Efektivitas Penerapan Kurikulum 2013 dan Kurikulum 
Merdeka pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam.” JIIC: Jurnal 
Intelek Insan Cendikia 1, no. 2 (2024): 130–43. 

Mu’minah, Najwa. “Character Building Dalam Konsep Pendidikan Imam 
Zarkasyi Ditinjau dari Filsafat Moral Ibnu Miskawaih.” Jurnal Filsafat 
25, no. 1 (August 14, 2016): 100. https://doi.org/10.22146/jf.12616. 

Mumtaz, Nadhif Muhammad. “Kebijakan Pendidikan Islam Dari Masa Ke 
Masa.” Jurnal Pendidikan Tambusai 6, no. 2 (2022): 16511–24. 

Musaropah, Umi. “Pendidikan Kebangsaan dalam Pesantren Perspektif 
Abdul Wahid Hasyim.” Ulumuddin : Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 9, 
no. 1 (November 23, 2019): 1–22. https://doi.org/ 10.47200/ 
ulumuddin.v9i1.284. 

Nasir, Muhammad. “Sejarah Lembaga Pendidikan Islam (madrasah) di 
Indonesia.” Jurnal Ilmiah Al Qalam 11, no. 24 (2017): 1–12. 
http://dx.doi.org/10.35931/aq.v0i0.15. 

Nasrudin, Muhammad, Hilman Harun, Ahmad Salim, and Ahmad Dimyati. 
“Strategi Epistimologis Implementasi Pendidikan Holistik Pada 
Pondok Pesantren.” Ulumuddin : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 11, no. 
1 (June 2021): 69–84. https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v11i1.767. 

Nina Herlina. Metode Sejarah. Bandung: Satya Historika, 2020. 
Nirmala, Zilfadlia. “Studi Kritis Tentang Kebijakan Pemerintahan Orde 

Lama, Orde Baru, dan Era Reformasi terhadap Pendidikan Islam.” 
Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 6 (2023): 
1404–23. https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.875. 

Noor, Wahyuddin. “Azyumardi Azra : Pembaruan Pemikiran dan 
Kelembagaan Pendidikan Islam di Indonesia.” Tarbawy : Jurnal 
Pendidikan Islam 5, no. 1 (April 15, 2018): 19–28. https://doi.org/ 
10.32923/tarbawy.v5i1.827. 

Panut, Panut, Giyoto Giyoto, and Yusuf Rohmadi. “Implementasi Undang-
Undang Nomor 18 Tahun 2019 Tentang Pesantren Terhadap 



Dinamika Pendidikan Islam Pasca Kemerdekaan Indonesia:  
Antara Kebijakan, Transformasi Institusi, dan Peran Tokoh Pembaru 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026)  245 

Pengelolaan Pondok Pesantren.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 7, no. 
2 (July 5, 2021): 816–28. https://doi.org/10.29040/jiei.v7i2.2671. 

Priatna, Tedi. “Demography of Madrasah Diniyah Takmiliyah and 
Revitalizing the Institutional Function of Islamic Education.” Journal 
of Southwest Jiaotong University 55, no. 1 (2020). 
https://jsju.org/index.php/journal/article/view/519. 

Ramadhan, Sahrul and M. Ihsan. “Pemikiran Mahmud Yunus Tentang 
Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Pendidikan, Sains, Geologi, dan 
Geofisika (GeoScienceEd Journal) 6, no. 2 (April 30, 2025): 959–64. 
https://doi.org/10.29303/goescienceed.v6i2.1039. 

Raya, Moch Khafidz Fuad. “Sejarah Orientasi Pendidikan Islam di 
Indonesia (dari Masa Kolonial hingga Orde Baru).” Jurnal Pendidikan 
Islam 8, no. 2 (2018): 228–42. https://doi.org/10.38073%2Fjpi. 
v8i2.202. 

Rozali, Yuli Asmi. “Penggunaan Analisis Konten Dan Analisis Tematik.” 
Forum Ilmiah Volume 19, no. 1 (2022): 68–76. 

Samudera, Sahara Adjie. “Undang-Undang Pesantren Sebagai Landasan 
Pembaruan Pondok Pesantren di Indonesia (Studi Kebijakan UU No. 
18 Tahun 2019).” Fahima 2, no. 2 (July 6, 2023): 186–200. 
https://doi.org/10.54622/fahima.v2i2.92. 

Santoso, Fattah Setiawan, Cipto Sembodo, Subari, Muhammad Nur Kholis 
Al Amin, Salahuding Daman, and Abdul Hafidh Saemasae. “The Future 
Of Islamic Law Studies At Indonesia Islamic Higher Education.” 
Proceeding of Annual International Conference on Islamic Education 
and Language (AICIEL), November 30, 2023, 622–28. 

Sari, Ana Kurnia, and Muhammad Sirozi. “Politik Pendidikan Islam 
Indonesia Masa Reformasi (1998-Sekarang).” Tarbawy : Jurnal 
Pendidikan Islam 10, no. 1 (April 30, 2023): 20–37. https://doi.org/ 
10.32923/tarbawy.v10i1.3449. 

Sholikhah, Ana Rodhiyatus and Muqowim. “Pemikiran Pendidikan 
Menurut KH Abdul Wahid Hasyim.” Cakrawala Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam dan studi sosial 6, no. 1 (June 28, 2022): 44–54. 
https://doi.org/10.33507/cakrawala.v6i1.350. 

Siddiq, Ahmad. “Reforms on Islamic Education in Indonesia (A Case of 
Pesantren, Madrasah, and Islamic University).” Shibghoh: Prosiding 
Ilmu Kependidikan UNIDA Gontor 1 (May 5, 2023): 67–78. 

Sofyan Rofi. Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia. Sleman: Deepublish, 
2020. 

Sri Nilawati, Hifza, and Andi Achruh. “Pendidikan Islam di Indonesia Pasca 
Kemerdekaan.” Pijar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 2, no. 1 
(December 31, 2023): 108–15. https://doi.org/10.58540/ 
pijar.v2i1.492. 

Suyadi, Zalik Nuryana, Sutrisno, and Baidi. “Academic Reform and 
Sustainability of Islamic Higher Education in Indonesia.” 
International Journal of Educational Development 89 (March 1, 
2022): 102534. https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2021.102534. 

Syahriman, Agung, and Agus Mulyana. “Peranan Kh. Abdul Wahid Hasyim 
Dalam Pemerintahan Indonesia Tahun (1945-1953).” Factum: Jurnal 



SP. Mahardika;  DH. Imawan; S. Haningsih 

246  Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman Vol 16 No 1 (2026) 

Sejarah dan Pendidikan Sejarah 8, no. 1 (September 23, 2019): 15–32. 
https://doi.org/10.17509/factum.v8i1.20113. 

Syeh Hawib Hamzah. “Pemikiran Mahmud Yunus Dalam Pembaruan 
Pendidikan Islam Di Indonesia.” Dinamika Ilmu 14, no. 1 (2014): 123–
47. 

Universitas Islam Indonesia. Setengah Abad UII. Yogyakarta: UII Press, 
2004. 

Usman DP and Syukeri Gazali. “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Metode 
Penelitian Sejarah.” Darul Ulum: Jurnal Ilmiah Keagamaan, 
Pendidikan dan Kemasyarakatan 13, no. 1 (June 30, 2022): 51–74. 
https://doi.org/10.62815/darululum.v13i1.78. 

Usman, Muhammad, and Anton Widyanto. “Undang-Undang Pesantren: 
Meneropong Arah Kebijakan Pendidikan Pesantren di Indonesia.” Ar-
Raniry, International Journal of Islamic Studies 8, no. 1 (2021): 57–
70. https://doi.org/10.22373/jar.v8i1.10991. 

Wachidah, Siti Nurul. “Konstruksi Pendidikan Islam di Era Global Menurut 
Azyumardi Azra.” Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan 1, no. 3 (August 
16, 2021): 177–86. https://doi.org/10.51878/ cendekia.v1i3.404. 

Yahdi, Muhammad. “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan 
Islam di Indonesia.” Jurnal Pendidikan Kreatif 4, no. 1 (June 30, 
2023): 64–72. https://doi.org/10.24252/jpk.v4i1.39183. 

Yuliani and Edy Purwanto. “Pendidikan Islam Di Indonesia Setelah 
Merdeka.” Adiba: Journal of Education 2, no. 1 (2022): 88–96. 

Zidah, Afiani Arofatul, Krisna Ridha Pratama, and Yohanes Purwanto. 
“Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Era Reformasi di 
Indonesia.” Historia: Jurnal Program Studi Pendidikan Sejarah 9, 
no. 1 (February 28, 2021): 97–106. https://doi.org/10.24127/ 
hj.v9i1.2528. 

Zulkifli and Muhammad. “Perkembangan Kurikulum Pendidikan Agama 
Islam Di Indonesia (Telaah Kurikulum PAI Pra Kemerdekaan hingga 
Kurikulum Merdeka).” jurnal PAI:  Jurnal Kajian Pendidikan Agama 
Islam 2, no. 2 (December 31, 2023): 142–61. https://doi.org/ 
10.33507/pai.v2i2.1146. 

 


